
1 

 

 

La población africana en Argentina como grupo social en situación de desigualdad 

estructural: la experiencia llevada a cabo desde el Ministerio Pública de la Defensa 

en relación con los solicitantes de asilo y refugiados 

 

Por Lucio Laffitte 

luciolaffitte@hotmail.com.ar 

153-000-2142 

Breve reseña del autor 

Lic. en Psicología, Universidad de Buenos Aires.  

Actualmente, se desempeña en la  Comisión para la Asistencia Integral y Protección del 

Refugiado y Peticionante de Refugio de la Defensoría General de la Nación. Trabajó 

como acompañante terapéutico en el Programa Fortalecimiento de Vínculos de la 

“Dirección General de Niñez y Adolescencia” del Gobierno de la Ciudad Autónoma de 

Buenos Aires para Anudar Asociación Civil. 

 

Resumen de ponencia 

 

Palabras claves: Refugiado – solicitante de asilo – Población africana -   Ministerio 

Público de la Defensa –  desigualdad estructural – marginalidad social - abordaje 

interdisciplinar – interculturalidad – acceso a derechos. 

 

El presente trabajo se propone explicar la situación de desigualdad estructural y 

marginalidad que afecta a la población africana que habita en la Argentina en los 

diversos ámbitos de la interacción social –espacios laborales, educativos, centros de 

salud, vía pública, etc..– y las prácticas estigmatizadoras que provocan que este 

colectivo, en un plano simbólico, se halle en una situación de asimetría relativa y, en un 

plano material, expuesto a prácticas de sometimiento y exclusión social
1
.  

                                                           
1
 Cf. ARCHENTI, Adriana y MORALES, Orlando G., “El discurso de los medios del colectivo migrante 

boliviano sobre discriminación”, en Corina Courtis y María Inés Pacceca (comp), Discriminaciones 

étnicas y nacionales: un diagnóstico participativo, Ed. Del Puerto, Buenos Aires, 2011, págs. 114 y 119 y 

GAVAZZO, Natalia, “Patrones de la discriminación hacia la inmigración boliviana en la Argentina”, en 

Corina Courtis y María Inés Pacceca (comp), Discriminaciones étnicas y nacionales: un diagnóstico 

participativo, cit, pág. 32. 



2 

 

Los diferentes ámbitos en los cuales operan estos estereotipos negativos evidencian en 

qué medida se trata de un fenómeno que, por permear la interacción social y justificar 

comportamientos individuales e institucionales
2
, exige un abordaje interdisciplinar que 

atraviese una mirada intercultural y, con ello, ofrezca mecanismos que consideren las 

perspectivas culturales, las diversas necesidades y costumbres de este grupo social. A tal 

fin, deviene crucial repensar nuestras concepciones tradicionales del modo de abordar la 

situación de desigualdad estructural que aqueja a este sector de nuestra población; evitar 

el despliegue de todo mecanismo y proceso de aculturación en su perjuicio
3
; y diseñar 

políticas públicas que sean sensibles a la realidad social en la que operan los tratos 

desiguales hacia este colectivo y tiendan a revertir las prácticas sociales de exclusión 

que los caracteriza, impidiéndoles todo tipo de integración en nuestro país. 

Finalmente, se mencionará el trabajo que realiza la Comisión para la Asistencia Integral 

y Protección del Refugiado y Peticionante de Refugio de la Defensoría General de la 

Nación, creada en el año 2007 para asumir la tutela, la representación legal y el 

acompañamiento de los niños, niñas y adolescentes no acompañados o separados de sus 

familias que solicitan ser reconocidos como refugiados en Argentina
4
 -en su mayoría, 

provenientes de África Occidental–. 

                                                           
2
 Cf. COURTIS, Corina y PACCECA, María Inés, “Contexto: acerca del Diagnóstico Participativo sobre 

Discriminación”, en Corina Courtis y María Inés Pacceca (comp), Discriminaciones étnicas y 

nacionales: un diagnóstico participativo, cit, pág. 12. 
3
 Auzias, Jean-Marie, “La antropología contemporánea”, Monte Ávila Editores, Buenos Aires, 1978, pág. 

178. Segùn este autor, la aculturación es entendida como “nuevos signos culturales, alienados y 

alienantes, desprendidos del sistema hegemónico, [que] se introducen en la cultura antigua (…) y, como 

no han sido elaborados por el grupo a quien conciernen, se les escapan, creando así una situación típica de 

cultura alienada”. 
4
 Ministerio Público de la Defensa, Resolución DGN No. 1071/07 de 18 de julio de 2007, disponible en 

línea: http://www.mpd.gov.ar/articulo/index/articulo/programas-de-la-comision-1133. 



3 

 

§1. Introducción 

La Argentina se ha caracterizado históricamente por ser un país de inmigración, 

convirtiéndose en uno de los principales países receptores de la corriente migratoria 

europea. Dicho fenómeno culmina en la década de los cincuenta, momento en el cual 

nuestro país pasa a ser receptor de migrantes provenientes de países limítrofes o vecinos 

(en especial, Bolivia, Paraguay y Perú). Actualmente, si bien en su gran mayoría los 

migrantes en argentina provienen de países latinoamericanos, el fenómeno de la 

migración africana es, por demás, visible.  

El presente trabajo se propone analizar la situación de desigualdad estructural en la que 

se encuentra la población africana en Argentina. En primer lugar, se explicará por qué la 

población africana en nuestro país constituye un grupo social excluido y en actuales 

condiciones de desigualdad estructural. En segundo término, se abordarán algunos de 

los obstáculos y restricciones que este grupo social tiene al tiempo de intentar poner en 

práctica sus derechos y se pondrá en evidencia cómo en los diversos ámbitos de 

interacción social la población africana se encuentra enfrentada a prácticas 

estigmatizadoras y a acciones específicas de  exclusión social en su perjuicio. En tercer 

lugar, se mencionará el trabajo impulsado desde el Ministerio Público de la Defensa en 

relación con la población africana que ha recurrido al sistema de asilo en Argentina. En 

función de la experiencia llevada a cabo desde este espacio público, se realizarán 

algunas sugerencias respecto del modo que ha de ser abordada esta problemática y el 

tipo de respuesta que debe articularse para logar la inserción de la población africana en 

nuestra sociedad.  

 

§2. La población africana en Argentina como grupo social en situación de 

desigualdad estructural 

Según Owen Fiss, un grupo social es más que una serie de individuos que se encuentran 

por azar en un mismo lugar y momento
5
. Por el contrario, sus miembros se ven y 

reconocen a sí mismos como grupo y su identidad se halla definida por la pertenencia al 

mismo
6
. El autor ha centrado parte de su análisis en el estudio de los afroamericanos, 

concibiéndolos como grupo social que se identifican por tener una posición económica 

                                                           
5
 Cf. FISS, Owen “Grupos y la Cláusula de Igual Protección”, en Roberto Gargarella (comp), Derecho y 

Grupos Desaventajados, Gedisa, Barcelona, 1999, pág. 138. 
6
 Cf. Ibídem. 



4 

 

desaventajada y, a la vez, por haber ocupado dicha posición durante siglos
7
. Para Fiss, 

estas dos notas distintivas que presenta el grupo social “afroamericano”, sumado al su 

limitado poder político, es lo que hace que “que constituyan un grupo especialmente 

desaventajado y que sea un prototipo de grupo protegido”
8
.  

En el caso de la población africana que reside en nuestro país es posible determinar que, 

más allá de estar relegados social y políticamente, a ello se suman tres características 

relevantes. En primer lugar, su origen nacional; en segundo lugar, su condición de 

“pobres”; y, finalmente, su exclusión social fundada en motivos “étnicos o raciales”. En 

efecto, los africanos comparten el estigma de ser migrantes no deseados y, en oposición 

a los migrantes europeos, suelen ser asociados con mociones tales como “ilegalidad”
9
, 

“sospecha”, “delincuencia” y “desconfianza”, apareciendo vinculado con un personaje 

peligroso del cual uno debe alejarse
10

. Estos estigmas condenan a la población africana 

a una posición de subordinación en la estructura social, a lo cual se suma en la mayoría 

de los casos su condición de pobreza
11

. Así,  es común observar que están expuestos al 

trabajo informal como única salida laboral posible y se ven forzados a habitar viviendas 

precarias y marginales.  

Pero la población africana en Argentina comparte, además de lo anterior, ser víctima del 

estigma racial y, como portadores de prejuicios negativos y estigmatizaciónes asociados 

con su fenotipo, se les asigna un estatus inferior
12

. La atribución de características 

peyorativas a las personas de piel negra resulta en el menosprecio y maltrato de las 

personas de origen africano, siendo estas prácticas cotidianas, repetitivas y reforzadoras 

de relaciones étnicas y raciales de larga data
13

. Según María Inés Pacceca y Corina 

Courtis, los africanos “fenotípicamente muy visibles en una sociedad 

predominantemente blanca, con el inglés o el francés como lengua de socialización 

secundaria e insertos principalmente en sectores laborales y habitacionales precarios, 

han ido construyendo redes y lazos sociales de asistencia mutua que dan pie a una 

                                                           
7
 Cf. Ibídem, pág. 140. 

8
 Cf. Ibídem, pág. 144. 

9
 Cf. CAGGIANO, Sergio, “Persistencias de la discriminación. Los inmigrantes bolivianos en la prensa 

gráfica contemporánea”, en Corina Courtis y María Inés Pacceca (comp), Discriminaciones étnicas y 

nacionales: un diagnóstico participativo, Ed. Del Puerto, Buenos Aires, 2011, págs. 102 y 103. 
10

 Cf. KOBELINSKY, Carolina, “Refugiados y discriminación”, en Corina Courtis y María Inés Pacceca 

(comp), Discriminaciones étnicas y nacionales: un diagnóstico participativo, cit, pág. 204. 
11

 Cf. GAVAZZO, Natalia, “Patrones de la discriminación hacia la inmigración boliviana en la 

Argentina”, en Corina Courtis y María Inés Pacceca (comp), Discriminaciones étnicas y nacionales: un 

diagnóstico participativo, cit, pág. 32. 
12

 Cf. KOBELINSKY, Carolina, “Refugiados y discriminación”, cit, págs. 199 y 200. 
13

 Cf. Ibídem, pág. 202. 



5 

 

autopercepción como grupo”
14

. La exclusión social y económica que los identifica, más 

la vigencia de estigmas y estereotipos negativos en su perjuicio, conlleva el peligro de 

condenarlos a vivir al margen de la sociedad
15

, generando un tipo de estructura social 

diferente que no hace sino degradar a los más pobres y empujarlos a un estado de 

indefensión frente a los grupos dominantes que existen en nuestra sociedad
16

. 

 

§2. Exclusiones y estereotipos puestos en práctica: el acceso a la salud, a la 

educación, a una vivienda adecuada y a un trabajo formal 

De modo genérico, las prácticas estigmatizadoras hacia la población africana son 

localizadas en numerosas instancias de interacción social –ámbitos laborales, 

educativos, de ocio-entretenimiento, institucionales/administrativos, políticos, centros 

de salud, espacios públicos urbanos, medios de comunicación, vía pública y, en general, 

en las relaciones interpersonales cotidianas
17

–. Ello demuestra que, en un plano 

simbólico, aquél colectivo queda expuesto a una situación de asimetría relativa y, en un 

plano material, expuesto a acciones específicas de sometimiento y exclusión
18

 que 

termina justificando comportamientos individuales y a la vez institucionales
19

.  

A continuación, explicaré cómo opera en la práctica y experiencia cotidiana dicha 

exclusión social, en la cual la obstrucción en el acceso a derechos en su perjuicio 

continúa siendo una problemática relevante. 

 

§2. 1. El acceso a la salud 

El derecho a la salud de los migrantes se encuentra reconocido en la ley de Migraciones 

(ley No. 25.871) en condiciones de igualdad con los nacionales
20

, no pudiendo 

restringirse en ningún caso el acceso a la salud o atención sanitaria a todos aquellos 

                                                           
14

 COURTIS, Corina y PACCECA, María Inés, “Contexto: acerca del Diagnóstico Participativo sobre 

Discriminación”, en Corina Courtis y María Inés Pacceca (comp), Discriminaciones étnicas y 

nacionales: un diagnóstico participativo, cit, pág. 4.  
15

 Cf. FISS, Owen “El inmigrante como paria”, pág. 34. 
16

 Cf. Ibídem. pág. 36. 
17

 Cf. ARCHENTI, Adriana y MORALES, Orlando G., “El discurso de los medios del colectivo migrante 

boliviano sobre discriminación”, en Corina Courtis y María Inés Pacceca (comp), Discriminaciones 

étnicas y nacionales: un diagnóstico participativo, cit, pág. 114 y GAVAZZO, Natalia, “Patrones de la 

discriminación hacia la inmigración boliviana en la Argentina”, cit, pág. 32. 
18

 Cf. ARCHENTI, Adriana y MORALES, Orlando G., “El discurso de los medios del colectivo migrante 

boliviano sobre discriminación”, cit, pág. 119. 
19

 Cf. COURTIS, Corina y PACCECA, María Inés, “Contexto: acerca del Diagnóstico Participativo 

sobre Discriminación”, cit, pág. 12. 
20

 Ley 25.871, artículo 6. 



6 

 

migrantes que así lo requieren, aún si su condición migratoria en el país fuera 

irregular
21

. Sin embargo, continúan vigentes prácticas administrativas que se muestran 

restrictivas para el acceso real a la salud de la población africana.  

El principal obstáculo en el acceso a la salud aparece cuando se les exige a los 

migrantes la presentación de su Documento Nacional de Identidad (DNI) como 

requisito indispensable para recibir atención médica. La exigencia del DNI no sólo 

funciona como un obstáculo para lograr su inclusión en alguno de los programas de 

salud existentes sino, en general, cuando procuran acceder a consultas, estudios, 

tratamientos médicos de prevención y/o rehabilitación e intervenciones que requieren un 

tratamiento prolongado. Debe resaltarse que muchas personas africanas no cuentan con 

su DNI sino que la mayoría circula con su certificado de residencia precaria (sea como 

solicitante del reconocimiento de la condición de refugiado a la luz de la Ley. No. 

26.165 o como solicitante de algún tipo de residencia en los términos de la Ley No. 

25.871) o sencillamente se encuentra en condición migratoria irregular por no encuadrar 

en ningún criterio migratorio. Pese a que esta normativa establece que en ningún caso la 

situación irregular puede ser una valla para el acceso a la salud de la población 

migrante, los distintos efectores de salud (desde el personal administrativo –

comúnmente conocido como “discriminación de ventanilla”, hasta enfermeros/as, 

médicos y directivos) continúan exigiendo el DNI como pre-requisito para brindar 

atención médica.  

Si bien la restricción referida afecta en, general, a aquella población migrante que 

carece de DNI o de una residencia en el país, a nuestro grupo social de estudio se le 

suma que el ámbito de la salud se convierte en uno de los tantos espacios en los cuales 

se reproducen los estereotipos negativos y prejuicios por su color de piel
22

.  

Debe resaltarse que existe una ausencia de abordaje intercultural de la salud. La 

carencia de mecanismos que consideren sus perspectivas culturales, sus diversas 

necesidades, hábitos y costumbres es también un modo de cercenar el libre ejercicio del 

derecho a la salud por parte de este grupo social. Además, la comprensión del idioma no 

es un dato que pueda descuidarse en la reflexión. En general, los africanos son oriundos 

de colonias angloparlantes o francófonas, por lo tanto  la mayoría de ellos no domina el 

idioma español. La falta de profesionales que manejen alguna de estas lenguas, dificulta 

                                                           
21

  Ibídem, artículo 8. 
22

 Cf. GAVAZZO, Natalia, “Patrones de la discriminación hacia la inmigración boliviana en la 

Argentina”, cit, pág. 24 



7 

 

todavía más una adecuada prestación del servicio de salud. Del mismo modo, la 

incapacidad de comprensión de estos pacientes al tiempo de mantener una entrevista 

personal con el agente de salud, no sólo genera ciertos silencios sino que ocasiona una 

distancia en el vínculo médico-paciente, minando la confianza y, en algunos casos, 

terminan dificultando un correcto diagnóstico médico.  

Por otra parte, es bien conocido que, frente a la escasa cantidad de profesionales que 

hoy afecta a los hospitales públicos, los recursos sanitarios escasos y la carencia de 

servicios esenciales para una adecuada atención de la salud, se plantean tensiones entre 

sus efectores y los mismos usuarios quienes comienzan a cuestionares qué pacientes 

deben o merecen recibir una atención prioritaria. En esta ecuación, la atención de la 

salud de los africanos aparece como relegada, poniéndose así en marcha nuevos 

estigmas hacia el “extranjero” que conciben al “otro” en términos de inferioridad y su 

legitimidad para acceder a los servicios de salud se ve cuestionada.  

 

§2. 2. El acceso a la educación 

El acceso a la educación de la población migrante también se encuentra garantizado de 

manera amplia y con independencia de su condición migratoria en la ley de 

migraciones
23

. Sin embargo, al igual que en el ámbito de la salud, en los espacios 

educativos también persisten diversas prácticas que minan el acceso real de los 

migrantes a la educación. En este aspecto, la carencia del DNI también suele ser un 

obstáculo, por ejemplo, para la obtención de títulos de estudios y para el acceso a los 

programas de computadoras portátiles que fueron impulsados por el “Plan S@rmiento”, 

en el caso de escuelas primarias del Gobierno de la Ciudad de Buenos Aires, como el 

“Plan Conectar Igualdad”, en escuelas secundarias públicas de todo el país
24

.  

                                                           
23

 Según el artículo 7 de la ley No. 25.871: “En ningún caso la irregularidad migratoria de un extranjero 

impedirá su admisión como alumno en un establecimiento educativo, ya sea este público o privado; 

nacional, provincial o municipal; primario, secundario, terciario o universitario. Las autoridades de los 

establecimientos educativos deberán brindar orientación y asesoramiento respecto de los trámites 

correspondientes a los efectos de subsanar la irregularidad migratoria.” 
24

 Tanto el “Plan S@rmiento” como el “Plan Conectar Igualdad” exigen para la entrega de netbooks la 

presentación del DNI u otro documento que acredite identidad. En el caso del “Plan S@rmiento”, además 

de ello, se requiere la presentación del DNI del padre, madre o tutor para la firma del comodato, en cuya 

calidad se entregan las computadoras. En lo que concierne al “Plan Conectar Igualdad” si bien se han 

buscado ciertas alternativas para que los niños, niñas y adolescentes migrantes que no tienen DNI puedan 

acceder a una computadora, debe mencionarse que tales respuestas no ofrecen una solución integral a este 

problema recurrente sino que, por el contrario, dependen de las buenas gestiones individuales de los 

directivos, docentes, padres y madres que intentan buscar una salida una vez que el migrante ya ha sido 

afectado por la medida. La situación resulta más agravante bajo el “Plan S@rmiento”, en cuyo marco los 

niños y niñas migrantes se ven directamente excluidos del programa, pues o bien éstos no tienen DNI o 



8 

 

Las restricciones que los migrantes poseen en el acceso a la educación no se agotan con 

la exigencia del DNI. Tanto la escuela pública, como el espacio concreto de interacción 

entre alumnos/as y docentes se encuentran atravesados por estereotipos y prejuicios 

hacia dicha población
25

. La escuela contribuye a naturalizar o enmascarar en el 

pensamiento cotidiano la situación de desigualdad en la que se encuentran los 

migrantes
26

, de modo que en los ámbitos educativos se sigue asociando al migrante con 

la idea de “invasión” de recursos propios y, en el caso particular de los africanos, se 

suman los estigmas negativos por su color de piel, procedencia étnica o incluso 

nacionalidad, estando sus voces excluidas de todo debate. Los mecanismos de 

homogeneización cultural y la construcción de estigmas negativos que operan en los 

espacios educativos responde a la falta de incorporación en las currículas y en los 

programas de formación docente de temáticas tales como derechos humanos, 

migraciones e interculturalidad.  

Todas estas restricciones documentales y barreras culturales que se observan en el 

acceso a la educación, impactan de manera negativa en otros ámbitos, toda vez que la 

falta de educación les impide acceder a empleos formales, disminuye las posibilidades y 

perspectivas de crecer laboralmente, contribuye a la exclusión del mercado laboral y de 

la seguridad social
27

.  

 

§2. 3. El acceso a un trabajo formal y una vivienda adecuada  

En su gran mayoría, los africanos se desempeñan en la venta ambulante de bijouterie, 

sin posibilidades de acceso a trabajos formales en relación de dependencia. Por un lado, 

ello se debe a la falta de documentación o residencia legal en el país o, bien, por la 

desconfianza por parte de los empleadores respecto del certificado de residencia 

precaria como documento válido para trabajar. Por otro lado, la dificultad de acceder a 

un trabajo formal debe entenderse en función de los estigmas negativos que operan en 

contra del africano. Todo ello produce que los africanos se encuentren al margen del 

                                                                                                                                                                          
bien no lo tiene su madre, padre o tutor, que indefectiblemente debe presentarlo para firmar el contrato de 

seguro a fin de obtener una computadora para su hogar. 
25

 Cf. GAVAZZO, Natalia, “Patrones de la discriminación hacia la inmigración boliviana en la 

Argentina”, cit, pág. 23. 
26

 Cf. Ibídem, pág. 24. 
27

 Cf. FINOLI, Micaela, “El acceso a la educación de niños, niñas y adolescentes refugiados”, en Corina 

Courtis y María Inés Pacceca (comp), Discriminaciones étnicas y nacionales: un diagnóstico 

participativo, cit, págs. 220 y 221. 



9 

 

mercado laboral formal, no tengan protección y se vean relegados a trabajar largas 

jornadas en sectores informales para subsistir económicamente. 

En igual sentido, su dificultad de integrarse en el mercado laboral, impacta en su 

posibilidad de acceder a una vivienda adecuada. Los africanos se encuentran en una 

situación de vulnerabilidad al tiempo de buscar un lugar para vivir por sus dificultades 

económicas o bien por su imposibilidad de alquilar una vivienda al no poder acreditar 

sus ingresos y carecer de empleos formales. Todo ello, los obliga a terminar habitando 

cuartos pequeños de hoteles familiares que no poseen las condiciones edilicias 

apropiadas. Esta situación conlleva otra exclusión de los africanos quienes, por estar en 

su mayoría alojados en hoteles familiares o asentamientos precarios que no cumplen los 

estándares de una vivienda adecuada, se encuentran desprotegidos y relegados de la 

sociedad.  

 

§3. La experiencia llevada a cabo desde el Ministerio Público de la Defensa en 

relación con los niños, niñas y adolescentes no acompañados o separados de sus 

familias refugiados o solicitantes del reconocimiento de dicha condición 

En el año 2007 fue creada la Comisión para la Asistencia Integral y Protección del 

Refugiado y Peticionante de Refugio de la Defensoría General de la Nación (en 

adelante, “la Comisión”), la cual desde su funcionamiento ha asumido la tutela, la 

representación legal y el acompañamiento de los niños, niñas y adolescentes no 

acompañados o separados de sus familias (en adelante, “NNA”) que solicitan ser 

reconocidos como refugiados en Argentina, en los términos de la Convención de las 

Naciones Unidas sobre el Estatuto de los Refugiados de 1951, el Protocolo de Nueva 

York de 1967 y la Ley General de Reconocimiento y Protección del Refugiado Nº 

26.165.  

En función de la temática que da origen a mi trabajo, y porque es alrededor de ella en la 

que me desempeño, centraré el análisis en el acompañamiento que se ofrece desde la 

Comisión a los NNA refugiados y solicitantes de asilo, en su mayoría provenientes de 

países del África Occidental. El Equipo Interdisciplinario de Acompañantes –

conformado por una antropóloga, un trabajador social y un psicólogo– que funciona en 

el marco de la Comisión tiene a su cargo el seguimiento y acompañamiento de la 

población africana de por sí más vulnerable que coincide con los NNA que llegan a 

nuestro país sin familiar alguno o persona que asuma su tutela y solicitan ser 



10 

 

reconocidos como refugiados ante la Comisión Nacional para los Refugiados 

(CONARE). Desde este espacio público, se  busca garantizar que los NNA accedan sin 

restricciones a sus derechos humanos más fundamentales, como es el acceso a una 

documentación, a la salud, a la educación, a una vivienda y alimentación adecuadas. De 

este modo, se acompaña al NNA a un chequeo médico que se conforma por una 

entrevista inicial, estudios complementarios y una entrevista final actuando el 

acompañante como intérprete y mediador cultural a lo largo del proceso; se procura que 

accedan a clases de español gratuitas y, de corresponder, que ingresen a un 

establecimiento educativo formal, realizando en todo momento un seguimiento de su 

evolución; se relevan todas sus antecedentes personales, familiares y sociales, los cuales 

son volcados en una encuesta y en un informe de seguimiento disponible para todos los 

miembros de la Comisión; se realizan visitas periódicas en su lugar de alojamiento y se 

mantienen fluidos encuentros personales; y se los orienta tanto en sus actividades como 

necesidades cotidianas, actuando como su referente y mediador frente a cualquier 

conflicto que pueda tener. 

A raíz de las intervenciones señaladas, se detectan en la experiencia cotidiana 

numerosas situaciones en las cuales los NNA africanos sufren estigmas y estereotipos 

negativos que van desde la violencia verbal que se emplea en su contra en la vía 

pública, en los medios de transporte y en el entorno de su vivienda, hasta la 

estigmatización y degradación que padecen en los espacios públicos de recreación o 

integración social y centros de salud.  

A través de la actuación de la Comisión, se busca sortear los principales obstáculos 

referidos en el presente trabajo y se propone un abordaje interdisciplinar que atraviese 

una mirada intercultural y un espacio para considerar sus perspectivas culturales y 

mantener sus necesidades y costumbres.   

Para esto, deviene esencial diseñar políticas públicas que tengan en cuenta la condición 

de desigualdad estructural y vulnerabilidad social que aqueja a este sector de la 

población; evitar el despliegue de mecanismos de aculturación
28

 y promover líneas de 

                                                           
28

 AUZIAS, Jean-Marie, “La antropología contemporánea”, Monte Ávila Editores, Buenos Aires, 1978, 

pág. 178. Segùn este autor, la aculturación es entendida como “nuevos signos culturales, alienados y 

alienantes, desprendidos del sistema hegemónico, [que] se introducen en la cultura antigua (…) y, como 

no han sido elaborados por el grupo a quien conciernen, se les escapan, creando así una situación típica de 

cultura alienada”. 



11 

 

acción que tiendan a revertir su exclusión social y, así,  sean capaces de integrarlos en 

condiciones de igualdad en nuestra sociedad.  

En particular, desde el ámbito educativo, deben crearse condiciones para trabajar con la 

alteridad y desterrar los estereotipos negativos que afecta a dicho grupo social en 

numerosos espacios sociales
29

. Es claro que hoy en día las escuelas presentan 

insuficientes herramientas pedagógicas –materiales de estudio, libros de textos, etc. – 

que permitan abordar la migración desde una perspectiva de derechos humanos y 

desterrar los prejuicios que pesan sobre la población migrante. Esta realidad social nos 

obliga a revisar nuestras concepciones sobre la educación y formas de intervención, 

pues la igualdad de oportunidades que se pretende alcanzar, a veces refuerza las 

desigualdades que tienden a la segmentación tanto espacial como cultural de los grupos 

poblacionales en situación de vulnerabilidad social
30

.  Sea por su extranjería, por su 

color de piel o por su posición económica, funcionan en la práctica cotidiana fuertes 

estigmatizaciones en contra del “africano” que producen su marginalidad social. Por 

eso, debe repensarse el abordaje de esta problemática desde el principio de igualdad, 

pero también desde una mirada que sea respetuosa de la riqueza cultural de este grupo 

social y sea sensible al contexto en el cual operan los tratos desiguales, evitando así la 

cristalización de grupos excluidos en nuestra sociedad. Frente a un problema estructural, 

la respuesta no ha de ser sino integral y capaz de abarcar los numerosos espacios de la 

interacción social a fin de desmantelar la situación de desigualdad en la que se 

encuentra la población africana en nuestro país.  

 

§4. Conclusión 

Las migraciones, en general, presuponen ciertas frustraciones de las personas en sus 

países de origen y se ven impulsadas, cuando menos, para mitigar las carencias, 

angustias, situaciones problemáticas allí atravesadas, etc.  

En este trabajo, intenté demostrar que la población africana que habita nuestro país es 

un grupo social desaventajado y excluido socialmente que comparte como elementos en 

común la condición de ser migrantes no deseados, resultar degradados por su color de 

piel y encontrarse, en la mayoría de los casos, en condiciones de pobreza. Ello se 

                                                           
29

 Cf. RODINO, Ana María, “La educación con enfoque de derechos humanos como práctica 

constructora de inclusión social”, cit, pág. 10. 
30

 Cf. TEDESCO, Juan Carlos, “Igualdad de oportunidades y política educativa”, Instituto Internacional 

de Planificación de la Educación, Filial da Unesco, Buenos Aires, Argentina. 



12 

 

evidencia en las numerosas obstrucciones que poseen al tiempo de ejercer sus derechos 

humanos más elementales y en la estigmatización que sufren en su experiencia cotidiana 

en los distintos espacios sociales y públicos. Frente a ello, como comunidad, debemos 

remover las barreras estructurales y prácticas estigmatizadoras que se presentan en su 

perjuicio a través de políticas públicas que sean sensibles a sus diferencias culturales y 

promuevan su integración social en nuestro país en condiciones de igualdad. 

 

BIBLIOGRAFÍA 

ARCHENTI, Adriana y MORALES, Orlando G., “El discurso de los medios del 

colectivo migrante boliviano sobre discriminación”, en Corina Courtis y María Inés 

Pacceca (comp), Discriminaciones étnicas y nacionales: un diagnóstico participativo, 

Ed. Del Puerto, Buenos Aires, 2011; 

AUZIAS, Jean-Marie, “La antropología contemporánea”, Monte Ávila Editores, Buenos 

Aires, 1978; 

CAGGIANO, Sergio, “Persistencias de la discriminación. Los inmigrantes bolivianos 

en la prensa gráfica contemporánea”, en Corina Courtis y María Inés Pacceca (comp), 

Discriminaciones étnicas y nacionales: un diagnóstico participativo, Ed. Del Puerto, 

Buenos Aires, 2011; 

COURTIS, Corina y PACCECA, María Inés, “Contexto: acerca del Diagnóstico 

Participativo sobre Discriminación”, en Corina Courtis y María Inés Pacceca (comp), 

Discriminaciones étnicas y nacionales: un diagnóstico participativo, Ed. Del Puerto, 

Buenos Aires, 2011; 

FISS, Owen “Grupos y la Cláusula de Igual Protección”, en Roberto Gargarella 

(comp), Derecho y Grupos Desaventajados, Gedisa, Barcelona, 1999 y  “El inmigrante 

como paria”; 

FINOLI, Micaela, “El acceso a la educación de niños, niñas y adolescentes 

refugiados”, en Corina Courtis y María Inés Pacceca (comp), Discriminaciones étnicas 

y nacionales: un diagnóstico participativo, Ed. Del Puerto, Buenos Aires, 2011; 

GAVAZZO, Natalia, “Patrones de la discriminación hacia la inmigración boliviana en 

la Argentina”, en Corina Courtis y María Inés Pacceca (comp), Discriminaciones 

étnicas y nacionales: un diagnóstico participativo, Ed. Del Puerto, Buenos Aires, 2011; 

KOBELINSKY, Carolina, “Refugiados y discriminación”, en Corina Courtis y María 

Inés Pacceca (comp), Discriminaciones étnicas y nacionales: un diagnóstico 

participativo, Ed. Del Puerto, Buenos Aires, 2011; 

RODINO, Ana María, “La educación con enfoque de derechos humanos como práctica 

constructora de inclusión social”; 

TEDESCO, Juan Carlos, “Igualdad de oportunidades y política educativa”, Instituto 

Internacional de Planificación de la Educación, Filial da Unesco, Buenos Aires, 

Argentina. 


